
NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 23 

 

 

METÁFORAS COMO HERRAMIENTAS 

EPISTEMOLÓGICAS EN LA ANTROPOLOGÍA 

Bernal, María Eugenia1 

 

RESUMEN 

El presente trabajo explora la relación ciencia y metáforas, 

particularmente indagando en la filosofía de la ciencia y la 

antropología, destacando el diálogo teórico entre ambas disciplinas 

desde el siglo XIX y su impacto en temas como la racionalidad y el 

discurso científico. A través del análisis de autores como Clifford 

Geertz, Marcel Gaudelier y la antropología lingüística, se explora el 

uso de metáforas en el contexto de las ciencias sociales, la cultura y el 

poder. También se examinan las metáforas cognitivas en la 

antropología, identificando modos de pensar y estructurar la realidad 

que influyen en la construcción de conceptos científicos. La escritura 

sigue una trayectoria de organización conceptual, desde cuatro ejes: 

Primer eje: la relación filosofía de la ciencia y antropología; Segundo 

eje: Clifford Geertz; Tercer eje: la lingüística antropológica; Cuarto 

eje: Maurice Godelier, estos ejes contribuyen a concluir que las 

metáforas juegan un rol crucial en la creación de teorías y permiten 

interpretar fenómenos culturales, sociales y científicos de manera 

accesible y comprensible. 

Palabras clave: Metáforas científicas, Antropología cultural, Filosofía 

de la ciencia, Estructuras simbólicas. 

 
1 Doctora en Ciencias Sociales. Especialista en Educación Superior Universitaria. 

Licenciada en Letras. Universidad Nacional de Jujuy. mebernal@unju.edu.ar. 

Octubre 2024. 

mailto:mebernal@unju.edu.ar


NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 24 

 

 

ABSTRACT 

METAPHORS AS EPISTEMOLOGICAL TOOLS IN 

ANTHROPOLOGY 

This paper explores the relationship between science and metaphors, 

particularly examining the philosophy of science and anthropology, 

highlighting the theoretical dialogue between both disciplines since 

the 19th century and its impact on topics such as rationality and 

scientific discourse. Through the analysis of authors like Clifford 

Geertz, Maurice Godelier, and linguistic anthropology, the use of 

metaphors in the context of social sciences, culture, and power is 

examined. Cognitive metaphors in anthropology are also explored, 

identifying ways of thinking and structuring reality that influence the 

construction of scientific concepts. The writing follows a conceptual 

framework organized around four main axes: 1) the relationship 

between the philosophy of science and anthropology; 2) Clifford 

Geertz; 3) linguistic anthropology; and 4) Maurice Godelier. These 

axes contribute to the conclusion that metaphors play a crucial role in 

theory creation and allow for the interpretation of cultural, social, and 

scientific phenomena in an accessible and comprehensible manner. 

Keywords: Scientific metaphors, Philosophy of science, Cultural 

anthropology, Symbolic structures. 

 

INTRODUCCIÓN 

A lo largo del siglo XX y en lo que va del XXI, el estudio de la relación 

entre metáforas científicas y teorías ha cobrado una relevancia 

creciente en los círculos académicos. Esta expansión de 

investigaciones responde a múltiples factores, pero fundamentalmente 

refleja el carácter interdisciplinario de las metáforas, así como su 

función dentro del lenguaje simbólico en las ciencias. 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 25 

 

 

La metáfora científica, en particular, no solo facilita la comprensión y 

comunicación de conceptos complejos, sino que también participa 

activamente en la construcción del conocimiento. En este sentido, el 

análisis de dicha relación resulta crucial para desentrañar las 

dinámicas epistémicas que subyacen en el desarrollo del pensamiento 

científico en Occidente, especialmente a la luz de la teoría integrada 

de la metáfora conceptual.  

Ante la centralidad que cobró el estudio de la metáfora en las 

investigaciones filosóficas contemporáneas y a efectos de ingresar a 

su campo de análisis, se recupera el pensamiento de Aristóteles, quien 

vio en ella la función esencial de contribuir a la comprensión de un 

hecho, de un concepto, la interpretación del logos mismo, sin 

abandonar el valor estético que le atribuyó, concepto que tuvo una 

supervivencia de varios siglos.  

Partir desde la definición de metáfora hecha por Aristóteles es una 

manera de organizar sus implicancias, desde los tiempos de la Grecia 

y Roma hasta la actualidad, tanto como recurso lingüístico utilizado 

constantemente por los escritores y científicos canónicos, como para 

la cotidianeidad del habla: 

La metáfora consiste en dar a un objeto un nombre que pertenece 

a algún otro; la transferencia puede ser del género a la especie, 

o de la especie al género, o de una especie a otra, o puede ser un 

problema de analogía. (Poética 147b8 10, 19,20)  

Diversas corrientes teóricas, entre ellas el cognitivismo, sostienen que 

el pensamiento es fundamentalmente metafórico y que la relación 

entre metáfora y pensamiento científico constituye un mecanismo 

cognitivo que permite establecer vínculos entre distintos dominios del 

sistema conceptual. En este sentido, problematizar el uso de la 

metáfora en la ciencia —tanto en las ciencias naturales como en las 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 26 

 

 

sociales— resulta esencial para debatir, entre otros aspectos, el 

estatuto epistémico de la metáfora científica. 

METÁFORAS EN LA ANTROPOLOGÍA 

El estudio de la metáfora como expresión de paradigmas científicos 

desde una perspectiva antropológica, puede explicitarse a partir de 

cuatro ejes. 

Primer eje: la relación filosofía de la ciencia y antropología. 

Los argumentos expresados tanto en la filosofía de la ciencia como en 

la antropología dan cuenta de esta relación como conflictiva y que en 

algunos casos ha proyectado desde sus diferentes respuestas y 

estrategias múltiples significaciones referidas tanto al discurso 

científico como a la temática de la racionalidad, entre otras devenidas 

de esa relación, tanto para las ciencias naturales como para las ciencias 

sociales.  

Las discusiones en el ámbito de la filosofía de las ciencias fueron 

claves para el desarrollo de la antropología y, desde ésta, las ciencias 

sociales se convirtieron en un canal de expresión o un punto de partida 

obligado para discusiones que aún hoy se realizan en el campo de la 

antropología. 

El siglo XIX inicia el camino de esta relación y se investigan 

importantes problemáticas que son disputas teóricas de la antropología 

y en el siglo XX bifurcan los caminos, fundamentalmente en los 

estudios en filosofía de la ciencia sobre la comunidad científica, los 

resultados teóricos, la investigación científica, los paradigmas de 

Kuhn, los programas de investigación científica de Lakatos, las 

genealogías Koyré, discusiones, entre otras, que proporcionaron 

grandes temas de investigación para la antropología. 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 27 

 

 

Los ricos caminos recorridos entre la filosofía de la ciencia y la 

antropología luego del siglo XIX se han dividido, pero esa relación 

está presente, aunque no siempre fácilmente explicitable, o bien se dan 

explicaciones por separado de temas comunes. Algunos teóricos 

hablan de un diálogo silencioso entre las lógicas de la investigación 

científica y sus formatos de medición y las explicaciones de las teorías 

en las ciencias sociales, entre ellas la antropología. 

Para otros, el problema es sólo metodológico, dado que la antropología 

construye sus teorizaciones en la interpretación de las culturas y la 

filosofía de las ciencias lo hace en el marco del “pensamiento” o ideas 

predominantes de esa cultura. Así puede ejemplificarse las diferencias 

en las investigaciones de teóricos de la antropología que anularán la 

validez de las leyes universales, o de las generalizaciones de Comte, o 

las de la evolución de Spencer, ideas defendidas a ultranza en la 

filosofía de las ciencias. 

En suma, el problema es determinar si realmente la sociedad y los 

hombres que se desenvuelven en ella pueden ser reducidos a los 

principios lógicos, filosóficos. Lo que remite a la discusión del estatuto 

científico de las ciencias sociales. Allí múltiples metáforas son 

explicadas tanto por la filosofía de la ciencia como por la antropología.  

Segundo eje: Clifford Geertz. 

A partir de las investigaciones de Clifford Geertz (1990) y 

particularmente en la del texto Juego profundo notas sobre la riña de 

gallos, este antropólogo propone toda una teorización sobre símbolos 

de manera metaforizada en la riña de gallos y cómo ésta expresa el 

papel de los imaginarios sociales o, dicho de otra manera, de los 

símbolos de una sociedad, en este caso la balinense.  

Para este antropólogo, los símbolos son la expresión de la actuación 

social, y la cultura un sistema que muestra esos símbolos a través de 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 28 

 

 

los cuales la gente se comunica, se relaciona, construye su historia y 

demuestra sus conocimientos del mundo y sus posibles 

interpretaciones. Dado que es compleja la construcción de la 

significación total de algunos símbolos o dado que es imposible aplicar 

una ley general o una teoría determinada, se debe recurrir a lo que 

metodológicamente se denomina, descripción densa y se construye a 

través de la experiencia directa y la observación del investigador.  

A su vez, Geertz también amplía la metáfora de la arqueología: cada 

cultura debe ser como el suelo, “capa por capa”, desde la más externa, 

es decir, desde aquella en donde los símbolos culturales se manifiestan 

de manera más clara, hasta la capa más profunda, donde se encuentra 

la matriz de estos símbolos a los cuales hay que identificarles el 

significado, dejando de lado los aspectos ontológicos del mismo. 

Tercer eje: la lingüística antropológica.  

Entender la metáfora en su bisociación sincrónica y lexicalización 

diacrónica requiere conceptos y posicionamientos teóricos que 

proporciona la Antropología Lingüística y entre sus múltiples campos 

de investigación, el referido al análisis discursivo como clave de 

acceso a la red simbólica de significado social. Es decir, el discurso 

como herramienta teórica/metodológica capaz de articular los distintos 

saberes disciplinares que convergen en el campo de significaciones 

posibles de algunas de las metáforas científicas. 

Los antropólogos lingüistas investigan sobre productos de relatos de 

las estructuras lingüísticas tal como aparecen dentro de los grupos 

sociales en un determinado tiempo y espacio, es decir, hacen 

etnografía. Perciben a los hablantes como actores sociales, y a los 

actos del habla como expresiones que los hacen ser parte o miembros 

de comunidades, singulares y complejas, relacionadas en instituciones 

sociales que generan tramas valorativas. 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 29 

 

 

Estos conceptos permiten elaborar campos de significados derivados 

de metáforas. El ejemplo paradigmático es el que instala la física de 

Newton y que las ciencias biológicas y biomédicas incorporan en su 

discursividad teórica. 

Autores como Leroy expresan que “la lingüística general en el sentido 

que le damos hoy en día es una ciencia relativamente reciente: su 

apogeo y florecimiento apenas datan de la primera mitad del siglo XX 

(Leroy, 1992, p. 17). No obstante, es necesario discutir las fronteras 

entre la antropología y la lingüística porque ambas tienen marcas de 

escuelas como la inglesa, norteamericana y francesa, lo que para 

algunos es una tendencia nacionalista que la lingüística también 

expresa. Otros investigadores consideran que “la lingüística ha sido 

casi gemela de la antropología en el esbozo del desarrollo lingüístico” 

(Korsbaek, 2002, p. 159). 

Lo cierto es que desde Saussure y su Curso de Lingüística General 

(1916), en el que se incorporan a la discusión temas que habían sido 

tratados por Whitney (1867), o bien la discusión de sincronía y 

diacronía, la que fue tratada previamente por el alemán Gabelentz 

(1891), y las investigaciones de la escuela británica, se siente la 

influencia de Malinowski, lo que impactó en el desarrollo de la teoría 

del contexto de situación. 

Dado que para Malinowski era imposible traducir las lenguas 

primitivas sin hacer una descripción de la cultura y sus usuarios 

(Malinowski, 1923, p. 470), la tradición británica carece de la 

impronta lingüística al dejar de lado las consideraciones realizadas por 

Malinowski y allí comienzan entonces las fronteras entre ambas 

disciplinas – lingüística y antropología – a cobrar sesgos diferentes, ya 

que se inicia la discusión sobre los campos simbólicos del lenguaje 

con influencia de Lévi-Strauss. 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 30 

 

 

En suma, la antropología de Levi-Strauss es deudora de la lingüística 

y esta premisa él mismo la expresa: 

¿Qué es pues la antropología social? Nadie a mi parecer ha 

estado más cerca de definirla-así sea por preterición- que 

Ferdinand de Saussure cuando al presentar la lingüística como 

parte de una ciencia todavía por nacer, reserva para ésta el 

nombre de semiología y le atribuye por objeto de estudio la vida 

de los signos en el seno de la vida social. Concebimos pues la 

antropología como el ocupante de buena fe de ese dominio de la 

semiología que la lingüística no ha reivindicado como suyo. 

(Lévi-Strauss, 1960, p. 17) 

Cuarto eje: Maurice Godelier. 

En el texto, la construcción del otro por desigualdad, el capítulo tres: 

Poder y lenguaje. Reflexiones sobre los paradigmas y las paradojas de 

la legitimidad de las relaciones de dominación y de opresión; el tema 

del poder y el lenguaje indica que la relación entre ambos es profunda, 

ya que enmascara la esencia oculta de las cosas. “Es un poder sobre 

las cosas, al mismo tiempo que un poder sobre los hombres a través 

del poder sobre las cosas” (Godelier, 1999, p.111). 

Si bien el análisis de la relación expresada en el párrafo anterior es 

desde la perspectiva de la política general de la tribu Baruya de Nueva 

Guinea, las categorías de análisis son aplicables al uso del poder del 

lenguaje en la construcción de la metáfora epistémica. 

Esa relación no es solo indicativa de una diferencia entre los 

integrantes de la tribu Baruya, sino de dominación y de oposición 

típico de una sociedad sin clases. Es la expresión de la ley del más 

fuerte, cuyo poder no es la violencia, sino el consentimiento de los 

pares que legitima ese poder; por lo tanto, es un paradigma de 

legitimidad que promueve algunas reflexiones. Una de ellas es sobre 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 31 

 

 

las razones del control por parte de una minoría social; otras están 

vinculadas a la esencia misma del poder, la visión ideológica y los 

aparatos del Estado. 

Esta relación de poder en las minorías no se da por una razón de 

monopolio de medios materiales, sino del poder de un lenguaje 

simbólico que a su vez ejerce un poder de transmisión de éste; es un 

poder eficaz sobre lo que se denomina el “imaginario social”. 

En los ejes teóricos descriptos, primer eje: relación filosofías de la 

ciencias y antropología; segundo eje: Clifford Geertz; tercer eje: 

lingüística antropológica; cuarto eje: Maurice Godelier, se pueden 

rastrear los niveles de metaforicidad. Estos niveles pueden expresarse 

en, a) presencia de una metáfora raíz de mayor alcance gnoseológico; 

b) presencia de metáforas generativas de teoría o metáforas 

conceptuales. 

Ahora bien, es importante relacionar las expresiones metafóricas y la 

formación de conceptos, los que están estrechamente vinculados en 

muchas disciplinas científicas y particularmente en Antropología. Esa 

relación significa que la explicación de numerosos conceptos se 

realiza a partir de construcciones metafóricas que con el uso 

desdibujan el origen metafórico para convertirse en términos técnicos 

/ conceptos. 

A manera de ejemplo, se tomará específicamente a Geertz (1990) y su 

estudio sobre la riña de gallos para explicar esas relaciones a partir de 

una expresión simbólica-metafórica: la riña de gallos a la que este 

autor considera como: 

(…) una de las magnificaciones del yo… del dueño (el yo 

masculino y narcisista desde el punto de vista esópico) son 

también expresiones —y expresiones aún más directas— de lo 

que los balineses consideran lo diametralmente opuesto (desde 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 32 

 

 

el punto de vista estético, moral y metafísico) a la condición 

humana: la animalidad. (p.369) 

La misma palabra que designa al gallo: Sabung, de temprana aparición 

en la cultura occidental, suele usarse para designar al héroe, al 

guerrero, al campeón, al candidato político, al soltero, al don Juan, etc. 

Geertz profundiza en esa línea de identificación hombre-gallo para 

interpretar conceptual y analógicamente lo que significa hombre y de 

esta manera construye un concepto al comparar a ambos. 

Si se toma la raíz metafórica a la que podríamos designar como 

´Término A: riña de gallo, esta raíz nos lleva a trabajar con los 

atributos especificativos de la construcción nominal, esto es la 

confrontación como uno de los atributos de especificación, 

confrontación que tiene una finalidad, la cual es delimitar 

territorialidad, poder. Puede inferirse que Geertz interpreta la metáfora 

en toda su historicidad y en su descripción significante la convierte en 

una metáfora epistémica, la que se constituye entonces para la 

antropología en una metáfora científica que permite interpretar en la 

cultura balinense, entre otras cosas, el estatus o posición social de los 

hombres, las relaciones de poder y la vinculación del juego entre otros 

campos de significados. 

Estatus y poder constituyen parte de las significaciones de la metáfora 

puesta en la arena de la lucha, es decir, es una metáfora con valor 

epistémico que instala una dinámica histórica, disciplinar y teórica. 

Si se analiza la metáfora de la riña de gallos conforme a las 

herramientas metodológicas que proporciona la antropología 

cognitiva, tópico que se desarrollará en el titulo siguiente, se puede 

considerar a la metáfora mencionada en la categoría de mitopoiética 

porque se elabora en ella de manera narrativa una serie de conceptos, 

en este caso arquetipos sociales, estatus de los balinenses en la 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 33 

 

 

sociedad a partir de la participación en la riña de gallos y la identidad 

social a partir de la posibilidad que brinda la misma. 

Otro Enfoque de la Antropología Cognitiva.  

Georgina Cuadrado Escaplez (2004), a partir del aporte de diferentes 

teóricos de la antropología cognitiva, entre ellos Buxó Rey, teoriza 

sobre las nuevas perspectivas en el estudio de la metáfora científica, 

desde el enfoque de la antropología cognitiva, así como de la teoría 

del lenguaje y de la teoría del conocimiento. Este enfoque promueve 

el estudio de la correlación entre pensar y estructurar la realidad en 

una determinada cultura, hecho que, según afirma, no está separado de 

su manifestación en el lenguaje y, por tanto, de la construcción de 

concepciones metafóricas. Esta correlación sólo es posible partiendo 

de las premisas establecidas por la última generación cognitivista que 

asume que la metáfora es parte constituyente de nuestro sistema 

conceptual (p.55). 

Por lo tanto, la constitución de la formación de conceptos se expresa 

en modos; existen modos cognitivos que, según Buxó Rey (1974, 

1984): 

(…) son las distintas superestructuras de ordenación lógica y 

simbólica de una colectividad que se encargan de procesar y 

relacionar la información de la realidad externa y dan lugar a 

unos hábitos sociales predominantes; de ellos, resultan formas 

determinadas de percibir, categorizar, conceptualizar y resolver 

problemas de la colectividad social. (p. 37) 

La tipología que propone Buxó Rey (1984), distingue cuatro modos 

cognitivos dominantes: mitopoiético, alegórico, perspectivístico y 

heterogenístico. Se expresa en el siguiente cuadro: 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 34 

 

 

Modo 

Cognitivo 

Características 

Generales 

Tipos de 

metáforas 

Ejemplos 

 

Mitopoiético Presenta lo 

abstracto y 

desconocido como 

algo concreto y 

cercano; o 

complejo como 

primario. 

Metáforas creadas 

a partir de 

términos 

concretos y 

cercanos al 

hombre 

(Metáforas 

Mitopoiéticas). 

Vía láctea, la 

flecha del 

tiempo, carga de 

fuerza, campos 

de fuerza. 

Alegorístico Proyecta lo 

abstracto 

sobre lo concreto, 

lo 

lejano y 

desconocido 

sobre lo cercano. 

Metáforas creadas 

a partir de 

términos 

abstractos 

(Metáfora 

Alegórica). 

Aniquilación de 

partículas, 

esclavitud 

infrarroja, 

libertad 

asintótica, 

partículas libres. 

Perspectivístico Ordena de manera 

racional la realidad. 

Predominio del 

objetivismo. 

Términos 

derivados del 

griego y del latín 

dotados de 

univocidad. 

No se producen. 

Heterogenístico Subjetivismo, 

incerteza, 

relativismo, 

divulgación del 

saber. 

Metáforas creadas 

a partir del 

lenguaje natural 

(Vuelta a la 

metáfora 

Mitopoiética). 

Agujero negro, 

agujero de 

gusano, 

teoría de las 

cuerdas, 

paquetes de 

energía, 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 35 

 

 

teoría de las 

burbujas. 

 

Fuente: Cuadro diseñado por Georgina Cuadrado Escaplez en Metáfora y modos 

cognitivos (2004). 

Para comprender los modos cognitivos, esta teoría investigada por 

Buxó Rey (1974, 1984), reconoce que las superestructuras de 

ordenación lógica y simbólica de una colectividad son las que se 

encargan de procesar y relacionar la información de la realidad 

externa. En consecuencia, Cuadrado Escaplez (2004), coincide en sus 

investigaciones con este posicionamiento, que resulta en última 

instancia la expresión de la identidad social de una determinada 

cultura. 

Los modos cognitivos poseen dos características:1- la simultaneidad y 

2- la recurrencia. Con respecto a la primera característica, la 

simultaneidad se da cuando es predominante en un momento de la 

historia del hombre y la recurrencia es cuando solo se manifiestan en 

determinados grupos culturales, científicos o artísticos en mayor o 

menor manera. Son recurrentes en tanto se pueden volver a manifestar 

en otro período de tiempo, aunque hayan perdido la validez original. 

Así, en la ciencia, las revoluciones científicas generalmente implican 

el paso a un modo cognitivo distinto.  

En la ciencia, expresa la autora: “Las metáforas que coinciden con el 

modo cognitivo mitopoiético les proporcionan a los conceptos sobre 

los que se asientan una proximidad y familiaridad para quien interpreta 

un sistema conceptual” (p. 4). 

Para comprender lo mitopoiético, algunos ejemplos permiten abordar 

su significado. Por ejemplo, todas las interpretaciones vinculadas al 

cosmos, construidas desde la antigüedad, es lo que permitió al ser 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 36 

 

 

humano distinguir figuras de animales, de objetos de labranza, la 

figura de los dioses, los que a su vez se convierten en dioses de la 

tierra, el fuego; es decir, la especificación de estos y su relación con la 

naturaleza y otros elementos generan su significación. 

Este modo de entender los fenómenos de la realidad se traslada a la 

ciencia o a la construcción del pensamiento científico. Por ejemplo, en 

la física contemporánea se distinguen tres tipos de flechas del tiempo: 

la psicológica, la termodinámica y la cosmológica. Esa división 

modifica el concepto de tiempo, dado que no es uno sólo entonces, 

sino tres tipos de tiempo diferentes. Esta característica es de carácter 

cultural; se la usa en temáticas de historia y también en conceptos de 

matemáticas, mecánica o telecomunicaciones, entre otras disciplinas. 

Con respecto al modo alegorístico, mencionado en el cuadro, puede 

caracterizarse como el predominante en la Edad Media, aunque sigue 

proyectándose aún en el Renacimiento. Este modo es útil para las artes 

y la literatura, mientras que el mitopoiético es más útil para las 

ciencias. Dirá la autora: “Hay una proyección, por tanto, de lo 

intangible sobre lo tangible, de lo espiritual sobre lo corpóreo y de lo 

abstracto sobre lo concreto” (p. 7). 

El modo perspectivístico no admite la metáfora científica, dado que 

trabaja términos del griego y latín para unificar conceptos; entonces 

no es útil para desarrollar descubrimientos científicos.  

El modo heterogenístico es ideal para trabajar conceptos científicos, 

por cuanto opera como modo cognitivo en contexto de incertidumbre 

y los contextos de la indeterminación de límites y actúa enriqueciendo 

las probabilidades de la causalidad (Cuadrado Escaplez, 2004, p. 12).  

Finalmente, el análisis innovador propuesto en párrafos anteriores 

prioriza el modo cognitivo para construir la metáfora científica, la cual 

puede ejemplificarse: 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 37 

 

 

(…) Así, mientras que la aparición de la ciencia nuclear se 

produce durante el modo dominante heterogenístico, en ese 

primer momento esta ciencia se halla en una fase mitopoiética. 

También el término agujero negro, claramente mitopoiético, 

aparece y se consolida en el modo heterogenístico, un modo en 

el que se produce un gran número de metáforas que nos acercan 

lo lejano y desconocido mediante el uso de metáforas de este 

primer tipo. (p.17) 

CONCLUSIÓNES  

La relación entre la ciencia y las metáforas en la antropología revela 

una interacción compleja y dinámica, donde las metáforas no son 

meros recursos literarios o retóricos, sino herramientas conceptuales 

fundamentales para la construcción y transmisión del conocimiento. 

Desde el siglo XIX, la filosofía de la ciencia y la antropología han 

mantenido un diálogo en torno a la racionalidad, la naturaleza del 

conocimiento y el estatuto científico de las ciencias sociales. Este 

diálogo ha influido profundamente en la manera en que se abordan y 

entienden fenómenos tanto sociales como culturales. 

Autores como Clifford Geertz han mostrado cómo las metáforas 

pueden desentrañar capas simbólicas profundas dentro de una cultura, 

utilizando descripciones densas que transforman eventos 

aparentemente triviales, como una riña de gallos, en una metáfora 

epistémica que revela relaciones de poder, estatus social y estructuras 

simbólicas. Del mismo modo, Maurice Godelier ha examinado el 

papel del lenguaje y el poder en la legitimación de las estructuras 

sociales, destacando cómo las metáforas construyen y refuerzan 

imaginarios sociales que condicionan la comprensión de la realidad. 

La antropología lingüística también aporta una perspectiva clave, 

mostrando cómo las metáforas se entrelazan con las estructuras 

lingüísticas y culturales, y cómo a través del análisis discursivo se 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 38 

 

 

pueden desentrañar significados ocultos que estructuran la vida social. 

A partir de los aportes de la antropología cognitiva, se observa que las 

metáforas actúan como modos cognitivos que moldean la manera en 

que las sociedades perciben, categorizan y resuelven problemas. 

En definitiva, las metáforas no solo facilitan el entendimiento de 

conceptos complejos, sino que también generan nuevos marcos 

teóricos dentro de la antropología y otras ciencias sociales. Sirven 

como puentes entre lo abstracto y lo concreto, ofreciendo vías 

accesibles para interpretar fenómenos culturales, sociales y científicos. 

Esta capacidad para transformar conceptos y teorías a través de 

imágenes metafóricas hace que las metáforas sean no solo un recurso 

descriptivo, sino una herramienta generativa en la producción de 

conocimiento científico.  



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 39 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Aristóteles. (1988). Poética. Edic. Trilingüe de Agustín García Yebra. 

Biblioteca Románica Hispánica. Madrid. Editorial de Agustín García  

Aristóteles. (1990). Retórica, trad. De Quintín Racionero. Madrid. 

Editorial Clásica Gredos. 

Aristóteles. (1991). Poética. Traducción Ángel J. Capelletti. Caracas. 

Monte Ávila Editores. 

Buxó Rey, M. J. (1975). Antropología Social y Cultural. En 

Enciclopedia Universal Espasa- Calpe, Suplemento 1975-6, 41-53. 

Madrid: Espasa Calpe, 24 vol. 

Buxó Rey, M. J. (1984). La Cultura en el Ámbito de la Cognición. En 

M. Fernández Martorell (Ed.), Sobre el Concepto de Cultura, 31-60. 

Barcelona: Mitre. 

Cárdenas, T. F. (2016). El Signo paisaje cultural desde los horizontes 

de la antropología semiótica, Revista de Antropología Iberoamericana, 

Volumen 11, Número 1, pp. 105-129. Madrid- 

Cuadrado Escaplez, G. (2004). Metáfora, Ciencia y Cultura: 

Propuesta de una nueva metodología para el análisis de la metáfora 

científica Europea de Lenguas para Fines Específicos. Ibérica. Revista 

de la Asociación, N° 7 pp. 53-70. 

Estévez, A. (2007). Metáforas y conceptos científicos. En I Congreso 

Internacional de Investigación de la Facultad de Psicología de la 

Universidad Nacional de La Plata: Diálogo desde la diversidad de 

perspectivas en la producción de conocimiento (1 al 3 de noviembre 

de 2007, La Plata, Argentina), pp. 25-33.  



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 40 

 

 

Filinich, M.I. (2012). Enunciación. Instituto de Lingüística de la 

Facultad de Filosofía y Letras. Buenos Aires. Editorial Eudeba. 

Geertz, C. (1990). Juego profundo: notas sobre la riña de gallos en 

Balli. En: Geertz, C. (1990). La interpretación de las Culturas. 

España: Gedisa Editorial.  

Godelier, M. (1999). Poder y lenguaje. Reflexiones sobre los 

paradigmas y las paradojas de la legitimidad de la relación de 

dominación y de opresión. En: Boivin, M.; Rosato, A. y Arribas, V. 

(Eds.). Constructores de Otredad. Una introducción a la Antropología 

Social y Cultural, (pp. 171-177). Buenos Aires: Eudeba. 

Lakoff, G. & Johnson, M. (2007). Metáforas de la vida cotidiana. 

(Trad. de la edición original de 1986). Madrid: Editorial Cátedra. 

Lakoff, G. (1993). «The Contemporary Theory oh Metaphor», in A. 

Ortony (ed.), Metaphor and Thought (2nd ed.), Cambridge, 

Cambridge University Press 202-251. 

Levi- Strauss, C. (1979). Antropología Estructural. Buenos Aires. 

Siglo XXI Editores. 

Levi-Strauss, C. (1960). Elogio de la Antropología. Cuadernos de 

Pasado y Presente N ° 2. Sexta edición de 1977. México. Siglo XXI. 

Morín, E. (2004). La Epistemología de la complejidad. París, Material 

Multidiversidad. 

Palma, H. (2008). Metáforas y modelos científicos. El lenguaje en la 

enseñanza de las ciencias. Buenos Aires. Libros del Zorzal. 

Palma, H. (2016). Ciencia y Metáforas. Crítica de una Razón 

Incestuosa. Buenos. Aires. Prometeo Libros. 



NUESTRO NOA N°19 | 2024                  |Pág. 41 

 

 

Palma, H. (2016). Consideraciones sobre la Relevancia Epistémica de 

las Metáforas Científicas. Filosofía desde y sobre el Norte de Méjico. 

Volumen 35. 

Pérez, E. & Bortolón, M. (2016). Andar entre metáforas. Argentina. 

Comunicarte. 

Pérez, E. & Rueda, N. (2012). Las metáforas: estrategias ideológicas 

y mecanismos de comprensión. Córdoba. Departamento Editorial 

Facultad de Lenguas. UNC. 

Real Academia Española (2006). Madrid. Espasa Calpe, S.A. 

Sampieri Cábal, R. (2014). Ciencia y metáfora: Una perspectiva desde 

la filosofía de la ciencia. México, D.F.: Universidad Nacional 

Autónoma de México. 

Van Dijk, T. (2016), Discurso y conocimiento. Una aproximación 

sociocognitiva. Barcelona. Gedisa Editorial. 

  


